
Louvre: Körper und Geist – Italienische 
Skulptur von Donatello bis Michelangelo 
 22.Oktober 2020 bis 21. Juni 2021 
 

Nicole Guether 

 

Die Ausstellung „Le corps et l'âme“, Körper und Seele, folgt der 2013er Ausstellung „Frühling der 

Renaissance“ im Palazzo Strozzi in erneuter Kooperation mit dem Louvre. Damals wurde der Fokus 

auf die wundersamen Ursprünge der Renaissance im Florenz der ersten Hälfte des Quattrocento (15. 

Jahrhunderts) gelegt. Nun, in Zusammenarbeit mit dem Castello Sforzesco Museum in Mailand (wo 

die Ausstellung nachfolgend hin wandern wird, nur zu welchem Zeitpunkt, ist zum derzeitigen Stand 

ungewiss), legen die Kuratoren schlaglichtartig thematische Schwerpunkte auf die in der Antike 

vorgeprägte Formensprache, die die Künstler von Donatello über Antonio Pollaiuolo und Francesco di 

Giorgio Martini  bis Michelangelo wieder aufgriffen.   

Schon zwei Monate nach der Eröffnung im Oktober letzten Jahres, musste die Ausstellung durch den 

Lockdown wieder schließen. Als am 19. Mai dann der Louvre endlich wieder seine Pforten öffnete, 

kam es einer zweiten, inoffiziellen Eröffnung der Ausstellung gleich. Und so waren reichlich 

Journalisten da, denen der anwesende Kurator Marc Bormand Frage und Antwort stand.  

 

Gliederung und Ausgangspunkt 

In drei Sektionen gegliedert, die die Hauptthemen und Ideen der Renaissance offenbaren möchten, 

werden einleitend unter dem Begriffspaar «Schmerz und Anmut» (fury and grace) Werke gezeigt, die 

von der Antike inspirierte Kompositionen vorstellen: Männerfiguren, deren verdrehte Bewegungen 

physische Anstrengung und emotionale Spannungen verraten. Ihnen werden die vornehmlich 

weiblichen Figuren in eleganten Drapierungen gegenübergestellt. Damit bewegt sich die Ausstellung 

zwischen zwei Extremen, die die künstlerischen Bestrebungen, sowohl Wahn der Leidenschaften als 

auch Harmonie der menschlichen Figur einzufangen, veranschaulichen.  

Mit diesem Einstieg in die Ausstellung gelingt Kurator Marc Bormand die Verortung mit Aby Warburg 

(1866-1929), jenem Hamburger Kunsthistoriker, der in seinem legendären Vortrag von 1905 den 

Terminus technicus von den Pathosformeln entwickelt hat. Seine ausdruckstheoretisch begründete, 

komparative Kulturwissenschaft der Bilder folgte den Wanderwegen europäischer Gebärden antiker 

Kunst über die Renaissance bis ins frühe 20. Jahrhundert. Damit ging es Warburg über eine Stilkritik 

hinaus um das Fortleben von Formen und die Darstellbarkeit innerer Verfassungen in der äußeren 

Bewegung.  

Emotionale Ekstase in der Renaissance 
 
Die zweite Sektion, zu religiösen Werken, zeigt auf, wie emotionale Zustände im Mittelpunkt 

künstlerischer Praktiken standen, um die Emotionen der Betrachter und Gläubigen zu beeinflussen. 

Als Bibel der (analphabetischen) Armen, gaben Bildwerke nicht nur die heiligen Geschichten wider, 

sondern sie zeigten den Gläubigen auch, wie sie über das Dargestellte zu empfinden hatten.  



Die Auswahl der Exponate veranschaulicht eindrücklich, wie die antiken Pathosformeln "Schmerz und 
Anmut" unvoreingenommen in den sakralen Kontext übernommen wurden. Antike, neckische 
Jünglinge wurden so blasphemisch zu sinnlichen Sebastianfiguren umgedeutet. Es wird aber auch 
gezeigt, wie die Künstler des Quattrocento es verstanden, den antiken Erlebnis- und 
Gefühlsgebärden ihre ganz eigene Signatur zu verleihen. In der lebensgroßen Beweinung von 
Giovanni Angelo del Maino (um 1520) trifft so Theatralik auf Realistik, wird augenscheinlich, wie das 
Mitfühlen und sich Hineinversetzten in das heilsgeschichtliche Mysterium, wesentliches Anliegen des 
Quattrocento war. Ausdrücklich wird Donatello hier als Inspirationsquelle einer jüngeren Generation 
an Künstlern gezeigt, der mit seinen expressiv-emotionalisierenden Werken um 1450 ein breites 
Repertoire menschlicher Gefühle einfing.  
 

 
Nicht alles “edle Einfalt und stille Größe“ 

Das Schlusskapitel ist den langlebigsten heidnischen Göttern gewidmet: Dionysos und Apoll. Sie 

standen sich im Olymp diametral gegenüber und  Nietzsche nutzte diese Opposition, um die 

Bipolarität menschlicher Charakterzüge des Menschen zu beschreiben.  

Dionysos steht für das wild-leidenschaftliche, den Rausch, Apollo konträr dazu für das Geordnete, die 

Ratio. War die Antiken-Rezeption lange durch das "edle Einfalt und stille Größe"-Konzept von Johann 

Joachim Winckelmann dominiert, erkannte Warburg das ‚apollinisch-dionysisch‘ Konzept als Kern 

antiker Kunst an (und folgte damit Nietzsche, der die «Die Geburt der Tragödie aus dem Geist der 

Musik» erklärte). Die Wiederbelebung antiker Formen durch die Künstler:innen der Renaissance 

tradierte die alten, gewanderten Formen und erweiterte zugleich ihre Bedeutungen.  

Wanderungen 

Ganz im Warburg'schen Sinne setzt die Ausstellung zeitliche und räumliche Akzente, kreist 

keineswegs bloß um die schillernden Namen, sondern zeigt Werke vornehmlich weniger bekannter 

Künstler und nicht nur aus den Renaissance-Hotspots. Damit skizziert sie nicht nur eine Entwicklung, 

sondern geht der «Wanderung der Formen» (Aby Warburg) innerhalb der italienischen Halbinsel 

nach, von wo aus die neuen Ideen zu zirkulieren begannen.  

Gegen Ende der Ausstellung begegnen wir dann endlich den zwei Sklaven Michelangelos, die der 

Louvre stolz sein eigen nennt. Mit ihnen werden zudem zwei weitreichende Veränderungen 

angedeutet: der Wechsel von Florenz als Kunstmetropole nach Rom (wo Michelangelo die Skulpturen 

schuf), sowie der Übergang vom Quattrocento auf das Cinquecento (unser 16. Jahrhundert) mit 

seinem mehr manierierten, stilistischen Ausprägungen.    

 

Ein dichtes Konzept 

Als Eckpfeiler der Ausstellung, gewissermaßen Anfang und Ende einer Entwicklung, dienen die 

Schlüsselfiguren Donatello und Michelangelo. Damit spannt die Ausstellung in etwa einen zeitlichen 

Bogen von 1460 bis 1520.  Auch wenn sich immer wieder selbst großformatige Gemälde und Fresken 

zwischen den Skulpturen und Figurinen finden lassen, deutet die Ausstellung nur exemplarisch auf 

die Bedeutung der skulpturalen Entwicklungen für die Malerei hin.  

Dass sich gerade in der Klimax der Ausstellung, Michelangelo, ein triumphierenden Meister beider 

Kategorien ausmachen lässt, wird nur  zurückhaltend thematisiert. Aber Michelangelo ist auch nur 

dem Ausstellungsnamen nach die Klimax, denn eigentlich gipfelt das Ende in der Präsentation 

beeindruckender, wenngleich unbekannterer Namen und im Ausblick auf den weichen Stil eines 

Raphaels und Peruginos, den Giorgio Vasari zeitgenössisch als "modernen Stil" ausmachte. 



 

Warburgs vergleichender Ansatz, mit dem er zu seiner Typologie der Pathosformeln gelangte, 

verfolgt auch Kurator Bormand, wenngleich es ihm stärker darum geht, "aufzuzeigen, woher das 

Quattrocento seine Formen nahm." Auch die thematisch-motivische Fokussierung der Ausstellung 

rekurriert auf Warburgs eigenes Vorgehen der 1920er Jahre, in denen er Jahrhunderte alte 

Standardisierungen aufzeigte. 

Gleichwohl geht die Ausstellung keineswegs bloß komparativ vor. Wie Warburg geht es den Machern 

der Ausstellung nicht allein um das lineare Aufzeigen, wer wen kopierte. Die antiken Werke werden 

vielmehr als Erinnerungslichter eingestreut. Dafür sehen wir selten gezeigte Werke, die dem 

bipolaren Konzept der Ausstellung, Körper und Geist, strikt folgen.   

Die erklärenden Texte bieten hinreichend Information auch für ein weniger geschultes Publikum, und 

stellen gerade den Bezug der Ausstellung zu Aby Warburg verständlich her (wenn man nicht gerade 

das Glück hat, den Kurator persönlich zu sprechen). Viele Werke werden auf kurzen Infotafeln, wenn 

auch lediglich auf Französisch, in ihrer Bedeutung für die Ausstellung eigens bedacht. Blickachsen 

zwischen den Werken liefern wunderbare typologische Bezüge und machen das Nachverfolgen der 

gewanderten Pathosformeln, ihre Entwicklungen und Veränderungen, erlebbar. 

Pollaiuolos Blatt "Kampf der nackten Männer"  

Mit dem Stich von Antonio Pollaiuolo gelingt Kurator Bormand einmal mehr der Brückenschlag zu 

Warburg, der dasselbe Blatt schon 1905 als Beweis anführte, dass die Künstler der Renaissance in 

den Bildwerken der Antike insbesondere ein von Passion gekennzeichnetes dionysisches 

Menschenbild erkannten, welches sie auf ihre Kunst übertrugen. 

Die kleinen Pollaiuolos und Verrocchios lohnen den Besuch, aber das gilt ebenso für die Tullio 

Lombardo, und Mantagezzas. Die zur Passion gezeigten Stücke sind umwerfend. Mit Werken wie 

Antonio Mantagezzas Beweinung zeigt die Ausstellung, wie die italienische Skulptur jenseits von 

antikem Einfluss Synthese war und wie die Auseinandersetzung mit Überresten der Antike Künstler 

veranlasste, eigenes zu schaffen. 

Cairano schuf um 1510 eine Beweinung, die eine im Schmerz uralte Maria zeigt, in zärtlicher Nähe zu 

ihrem toten Sohn, dessen Kopf ihr zugeneigt ist. Von wegen, nur die Ars nova nördlich der Alpen 

hätte so realistisch, und unidealistisch Schmerz und Leid dargestellt! Donatellos Beweinung von 

1455-60 ist auch hier Wegbereiter unterschiedlichste Emotionen nebeneinander zu zeigen: irre 

Verzweiflung wie stille Trauer, wütendes Geschrei sowie lähmende Ohnmacht.  

Die Dramatik des Quattrocento, sein Pathos, ehe die Tendenz zur Harmonisierung der Form und 

Emotion sich Bahn brach, wäre ohne die antiken Pathosformeln nicht zu denken.  

 

Geschichte der Emotionen 

Die Frage der Ausstellung, wie Künstler im Rückgriff auf die Formen der Antike eine eigene 

Bildsprache entwarfen, um Momente äußerster Erregung und elementare Bewusstseinszustände des 

Menschen darstellbar zu machen, wird gestellt, um zu zeigen das sie es taten. Daher wird immer 

wieder auch Donatello als Vater einer emotionalisierenden Darstellung hervorgehoben. Donatello 

ging es nicht so sehr um die Idealisierung der Natur (die kam denn auch vornehmlich mit dem 

weichen Stil der Hochrenaissance), sondern um den Appell.  



So kann die Ausstellung auch als Ausstellung der Emotionen gesehen werden. Die unbeherrschte 

Expressivität der Klassischen Antike stand gleichrangig Pate für die Bildwerke der Renaissance wie die 

auf Harmonie zielende stille Anmut, die in Michelangelos und Raphaels stile dolce kulminierte. Der 

Wille in die Starre des Steins Bewegung und die ganze Bandbreite menschlicher Gefühle bringen zu 

wollen, ist dabei jedoch immer noch ein weniger deutlicher Aspekt der Antiken- wie Renaissance-

Rezeption, die sich auf die Idealisierung und Harmonisierung der Hochrenaissance versteift. 

Fazit 

Die Geschichtsschreibung der menschlichen Leidenschaften zwischen geordneter Besinnung und 

wilder Ekstase, eingeschrieben in die Form eines Gewandmotivs oder Faltenwurfs, setzt sich fort. Das 

hatte bereits Warburg deutlich gemacht. Wie die Antike Fundus für die Renaissance wurde, so barg 

diese ein breites Repertoire für die Künstler:innen des 19. Jahrhunderts. 

Das Fortleben von bedeutungsgeladenen Bildmotiven, die trotz ihrer Wanderung durch Zeit und 
Raum allseits verständliche Konnotationen ausbildeten, bricht nicht ab, sondern unterliegt 
Veränderungen. Dass Gebärdenmotive über die Jahrhunderte in verschiedenen Zusammenhängen 
auftauchen, und sich damit in Jahrhunderte alte Traditionen einschreiben, begründet unser 
kollektives (europäisches) Bildgedächtnis.  
 

Das kunsttheoretisch ausgerichtete Konzept wird leicht verdaulich bereitet und immer anhand der 

Exponate verständlich visualisiert. Eine gelungene Ausstellung, weil sie auch Lust macht, sich noch 

nach dem Museumsbesuch mit der Thematik zu befassen.  

Darum nehme ich mir jetzt noch mal mein Aby Warburg zur Hand. 

 

 

Organisation 

Marc Bormand, Musée du Louvre; Beatrice Paolozzi Strozzi, former director of the Museo Nazionale 

del Bargello, Florence; Francesca Tasso, Castello Sforzesco, Milan. 


